Décennie du projet de liaison fixe
Europe - Afrique

Communication du Prof. Abdelaziz Benabdellah

En 1981, le projet était encore dans sa premiére phase. Depuis 1982, les contacts se multipliaient entre
experts marocains et espagnols. L’espoir de la réalisation d’un tel réve s’affermit, de plus en plus, pour
devenir‘un fait colossal et le déclenchement du mécanisme n’est conditionné aujourd’hui que par la mise en
place des derniéres retouches qui en démontrent la perfectibilité. Depuis bientét dix ans, un premier colloque
fut organisé a Madrid (9-13 nov. 1982), dans lequel le professeur Abdelaziz Benabdellah fit un exposé histo-
rique sur la position méditerranéenne du Maghreb, (notamment du Maroc), & une quinzaine de kilométres

de I’Espagne.

Le Conseil économique et social des Nations-Unies (ECOSOC) a examiné et adopté lors de sa session
ordinaire de juillet 1991, le rapport du secrétaire général relatif au projet de liaison fixe a travers le Détroit

de Gibraltar, adoptée par 'ECOSOC en juillet 1989.

Dans ce rapport, le secrétaire général des Nations-Unies relate I’intérét manifesté par différentes orga-
nisations régionales et internationales 4 ’égard du projet depuis 1976.

“Profondément engagé dans la masse africaine,
le Maroc occupe - dit-il - une position-clé qui sur-
plombe deux des secteurs les plus actifs et les plus
civilisés du monde : la Méditerranée et I’Atlantique.

C’est avec la presqu'ile ibérique, un des rares
pays du monde possédant une double fenétre mari-
time. Dominant I'Atlantique sur plus de deux mille
kilométres, il constitue un tremplin stratégique. Le
privilége de cette position, au carrefour de deux mers
internationales, qui sont les plus actives du monde, se
renforga, le jour ou le Détroit devinl un couloir vital,
entre les pays méditerranéens et le Nouveau Monde.

Cette heureuse situation, sur un des grands pas-
sages de I’Univers, n’a pas manqué d’influer, pro-
fondément, sur les destinées historiques du Maghreb
qui assuma, trés tot, le role de médiateur et de
syncrétisateur entre deux mondes. La quadruple
vocation du Maroc (africaine, orientale, méditerra-
néenne et atlantique) a fait de lui le point de contact
de deux civilisations qui n’ont cessé d’agir, 'une sur
Pautre, depuis plusieurs siécles, pour livrer a
I’Humanité une synthése eclectique d’une portée uni-
verselle.

Ainsi, le Maroc qui, pendant plus d’un millé-
naire, a porté I'étendard de la civilisation musulmane
en Occident, demeure toujours un ‘‘lieu
géométrique’’ essentiel pour les rapports internatio-
naux.

Par Tanger, sa capitale diplomatque, le Maroc
détient une des clés de la Méditerranée. Suez n’est

pour le bassin oriental (qui fut, au Moyen-Age, une
véritable Mer Arabe) que ce qu’est aujourd’hui
Tanger pour le bassin occidental. Ces deux “‘bouts’
du Monde Arabe qui dominent un centre aussi
névralgique, dans la conjoncture actuelle, sont
appelés a jouer un rdle des plus importants dans les
tractations méditerranéennes qui risqueraient d’étre
inadéquates, sinon vides de substance, sans la parti-
cipation égale et souveraine de tous les riverains.

La mission africaine du Maghreb s’esl concré-
tisée dans une irradiation atteignant jusqu’au Niger,
au Sud, et jusqu’au Nil, & PEst,. Déja, sous les
Almoravides, "Empire Maghrébin englobait Alger et
le Sahara jusqu’au Soudan, celui des Almoravides
s’étendait de la Castille & Tripoli, ‘“‘unissant I’Occi-
dent musulman, pour la premiére fois, sous le méme
pouvoir’. Le prestige mérinide s’affirmera, plus lard,
a la fois au Soudan et en Egyple. Une grand partie de
I’Afrique Noire vivra sous Pégide chérifienne, 4 (ra-
vers un régime pachalik, jusqu’en 1893. Bref, le
Maroc a toujours été *“le noyau el la force vive' des
plus grands empires qui s’étendirent jamais sur les
terres africaines du Couchant. Ce rdle éminent que
“PEmpire Fortuné’’ n’a cessé d’assumer, jusqu’a une
€poque récente, a été d’autant plus réel, qu’a partir de
I’année 1250 aprés J.C., dale 4 laquelle ’Lgypte elle-
méme tomba sous la domination turque, ‘il n’y aura
plus d’Ctats Arabes politiquement indépendants
qu’au Maghreb”” (Max Vintejoux). Le Maghreb est le
seul Etat Africain qui, surmontant les cahots d’une
évolulion mouvementée, a su conserver intacles,
depuis la conquéte arabe, son intégrité Lerritoriale el



sa pleine indépendance. Un fait reste inoui dans les
Annales des Nations, a savoir que le Maghreb est
toujours parvenu & ‘‘sceller jusque dans ’anarchie,
son unité politique’’ (L. Provengal).

La vocation méditerrano-atlantique du Maroc
explique, entre autres, lirradiation outre-mer de
notre civilisation dont les échos se répercutérent, a
travers les ténébres océaniques, grace 4 la symbiose
civilisationnelle hispano-maghrébine, pour aller
marquer de leur forte empreinte, dés le XVéme siécle,
la vie sociale et économique de peuples nouvellement
conquis par le latinisme ibérique profondément
orientalisé.

D’aucuns prétendent méme, que par l'interme-
diaire du Maghreb, I'orientalisme afro-arabe a con-
quis le Nouveau Monde, depuis déja prés d’un millé-
naire. Des entreprises drabes directes déclenchées, dés
le Xéme siécle, a partir des cdtes atlantiques du Maroc
(Safi), auraient devancé I’aventure européenne en
Amérique. D’aprés un savant chrétien libanais, le
Révérend Frére MARY, I'lslam aurait exploré les
Amériques bien avant leur découverte par Christophe
Colomb. Les tenants de cette thése qui vient de voir le
jour, il y a a peine quelques décennies, citent, a son
appui, des faits concrets tels I'existence de vocables
arabes dans les patois indiens d’Amérique, les traces
de négriers et d’or d’extraction africaine, la similitude
que présentait la vie de quelques groupements avec la
Civilisation de I'Islam. Idrissi rapporte I'anecdote
selon laquelle de jeunes Maghrebins auraient traversé
I’Atlantique, pour parvenir, semble-il, jusqu’aux
Acores et Canaries, peul-étre méme jusqu’en Amé-
rique. Averroés, médecin philosophe Cordouan, mort
en 1198 (595 de I'Hégire), fut le premier & parler dans
la Cour des Almohades, 4 Marrakech, du Nouveau
Continent, et son entretien fut a I'origine de I'idée de
I’existence d’une (erre siluée au-dela de I’Atlantique.
Christophe Colomb lui-méme, reconnut qu’il ne
s’était rendu comple de cetle existence, qu’aprés avoir
lu le manuscrit de la traduction latine de I’ouvrage
intitulé “Al Kouliyét™, traité de médecine d’Averroés
(traduit autrefois en latin sous le titre de ““Colliget™).

Ernesl Renan a confirmé ce fait dans son ouvrage
“Averroés el I'Averroisme”” (Paris 1923).(1).

Ibn Al-Ward mentionna, dans son livre de géo-
métrie, Dexistence, bien au-deld des Canaries,
d'autres fles immenses, faisant ainsi allusion au
“Nouveau Monde”’, comme |’atteste sa description.
Cet auteur qui vécut au XIVeéme siccle, ¢’est-a-dire
plus de 100 ans avant Christophe Colomb, attira
P'attention sur le fait qu’lbn Arabi avait souligné
I'existence, a I"ouest de ’Océan Atlantique, de con-

trées peuplées d’étres humains, avec une civilisation
propre. Ce dernier avait vécu trois siécles avant
Christophe Colomb. Pour ce qui est d’Al Ispahani,
auteur de “Massalik al Absar’’, I'un de ses disciples
fit mention, d’aprés lui, 150 ans avant Christophe
Colomb, de I'existence probable d’une terre au-dela
de I’Atlantique ; Al Ispahani mourut en 1348 (740 de
I’Hégire).

Aprés la chute de Carthage en I’an 146 av. J. un
groupe Maghrébo-Phénicien fit, a travers I’Atlan-
tique, une croisiére qui I’amena a la future terre du
Brésil. Une inscription punique, largement com-
mentée par d’éminentes personnalités espagnoles et
anglaises atteste, d’une fagon péremploire, basée sur
des études linguistiques comparées, que cette langue
punique n’est autre que le dialecte en usage dans le
Maghreb jusqu’a aujourd’hui.

Un fait demeure cependant certain, a savoir que,
d’une part les Arabes avaient, au moins, envisagé
I’exploration de ’Atantique et, d'autre part, établi
des arsenaux sur les cdtes de 1'Océan et créé des esca-
dres destinées a défendre I'Occident Musulman, et &
libérer, en linternationalisant, le Détroit de
Gibraltar, par I’établissement d’un chateau-fort stra-
tégique, dés I’an 1160 ap. J./555 de I'Hégire. Le
Maroc utilisait, rarement, ses rades atlantiques,
durant les trois siécles pendant lesquels il a dominé
I’Andalousie : le contact par la Méditerranée était
plus pratique.

C’était, surtout, par les cdtes maghrébo-
andalouses que la symbiose hispano-mauresque avait
rejoint I'Atlantique, aux premiers si¢cles de I’'Hégire.
Almeria était, d’aprés Lévy Provengal, le plus grand
chantier naval omeyade. Il y avait aussi d'autres
arsenaux cités par Idrissi dans sa ‘‘Description de
I’ Afrique et I'Espagne”’, & Algésiras, Silves, Ksar Abi
Danis et Tortosa ; plus tard, il y eut & Almunecar et a
Malaga. Sous le régne d'Al Hakam II, les Danois
tentérent, en 966 ap. J.C., une expédition contre
I’Andalousie : ils débarquérent dans la région de
Lisbonne. Mais le Khalifa de Séville fit lancer contre
eux une flotle (Dozy). D’ailleurs, tous les roitelets
andalous dont les Elats élaient riverains de la Médi-
terranée ou de I’Atlanlique, auront une marine orga-
nisée sur le modéle des flottes omeyades. Il en fut de
méme, aux siécles suivants, de celle des princes nas-
rides de Grenade.

Le Détroit fut, alors, le seul passage maritime
liant toute I’Europe Occidentale et toute I'Afrique du
Nord Occidentalo-Orientale. Le Canal de Suez ne
verra jour qu’en 1869. Néanmoins le Grand Détroit
Hispano-Marocain demeura le centre catalyseur de



I’expansionnisme économique des Temps Modernes,
méme les havres hispano-maghrébins en Atlantique
prospéraient, grice a ce bras de mer resserré entre
I’Afrique et P’Europe. Ce double tremplin
méditerrano-atlantique constitue un fond stratégique
appelé a renforcer, de plus en plus, Pentité hispano-
mauresque millénaire.

Pour ce qui est du Maghreb, ses relations avec
certains pays de I’Atlantique comme le Danemark, la
Suéde, I’ Angleterre et la Hollande, I'incitérent & pro-
fiter, de plus en plus, des rades qui jalonnent notre
cdte atlantique. Les Provinces-Unies (Hollande)
étaient parmi les premiers pays atlantiques qui établi-
rent, avec le Maroc, des rapports étroits, concrétisés
par un trafic régulier & travers la Manche, trafic
auquel le Traité de 1610 donna une véritable prépon-
dérance. Le Sultan Mohamed Ben Abdellah conclut
(en 1786), avec les Etats-Unis, un traité de commerce
et de navigation pour 50 ans qui fut renouvelé en
1836.

Les ports les plus importants qui s’ouvrent sur
I’Océan Atlantique furent : Safi, Agadir et Massat.
Plus tard, Salé deviendra et restera, pendant plus d’un
siecle, le port le plus actif du Maghreb. Tanger,
Larache et Arzila (respectivement libérés en 1684,
1689 et 1691), marguérent, par leur activité propre,
cette vocation atlantique du Maghreb, devenue, de
plus en plus manfeste, par suite de la création de
Magador qui accapara tout le commerce marocain.
En 1845, le Maroc exporta sur les pays atlantiques,
par Mogador, 75.000 tonnes de blé et de légumineu-
ses ; en 1851, le mouvement du port s’élevait a une
valeur de prés de six millions de francs. Les ports
atlantiques regurent, la méme année, la visite de 223
navires européens. Mogador demeura active jusqu’en
1911, année a laquelle 462 navires entrérent dans son
port. Les exportations du Maroc représentaient,
alors, le triple de ses importations. Voila un argument
concret, a Pencontre de ceux qui présentent le
Maghreb comme un pays muré dans son isolement.

Loin d’avoir vécu isolé du Monde Moderne, ou
méme d’@tre resté indifférent a I’4volution de la poli-
tique européenne et américaine, le Maroc suivait, avec
un vif intérét et une réelle sympathie, le mouvement
d’émancipation des peuples d‘outre-Atlantique. Il fut
le premier & reconnaitre I'indépendance de la jeune
République des Etats-Unis.

Mais, dés le XVéme siécle, la civilisation magh-
rébine, contonnée jusqu’ici en Médilerranée, pul
pénétrer jusqu’en Amérique Latine, apportée par les
conquérents ibériques du Nouveau Monde. Pendant
plus de trois siécles (depuis le XVIéme), le Brésil, par

exemple, a subi, systématiquement, I'influence anda-
louse. Tous les aspects de la société américaine
s’imprégnérent d’une teinte mauresque, plus ou
moins accentuée. Les femmes brésiliennes, voilées a
I'instar des maghrébines, modelaient, a la marocaine,
leur fagon de vivre, comme faisaient les chrétiennes de
Sicile, a4 I'apogée de la civilisation normande (IBN
JOBEIR). Tout au Brésil était 4 I'image de notre
société médiévale, depuis le comportement social des
dames mondaines qui prirent I’habitude de s’asseoir,
les jambes croisées, sur des tapis de style marocain,
Jjusqu’aux allures extérieures de la campagne. Malgré
les différences climatiques, celle-ci empruntait, sous
couvert de I’Espagne et du Portugal, les mécanismes
et la technique agricole maghrébins. L’usage des
moulins & vent se répandait dans toutes les contrées de
I’Amérique du Sud, avec toul ce que pouvail com-
porter notre systéme d’irrigation (séguia, noria, puits,
etc...). Tout ce que les Marocains avaient créé, dans la
partie sud-ouest de la presqu’ile ibérique, devait étre
importé, en Amérique, par les colons portugais :
depuis I'industrie sucriére et cotonniére, jusqu’a la
culture des agrumes et du ver & soie (3.600 bourgades
andalouses s’adonnaient presque exclusivement & la
sériciculture). D’ailleurs, la langue hispano-
américaine refléte assez cette influence culturelle,
économique et sociale exercée outre-Atlantique par
notre civilisation,

““Le brassage” social n’a pas manqué d’influer,
profondément, sur certains patois méditerranéens.
L'influence de ’arabe sur certaines langues a alteint
un degré tel que d’aucuns ont évalué a 25 % la con-
tribution de la langue de Mohamet dans I’élaboration
de 'espagnol, et a plus de 3.000 le nombre de mots
arabes empruntés par le portugais. D’ailleurs, la
langue avec laquelle les Portugais du Maroc corres-
pondaient, en plien XVIéme siécle, élait un arabe
corrompu de termes marocains qu’ils écrivaient en
caractéres arabes (Histoire du Maroc, G. DE CHA-
BREVIERE, p. 275). D’autres dialectes, comme le
maltais, empruntérent a I’arabe la majorité de leur
vocabulaire,

L’emprunt direct & I’arabe a marqué, d’abord, le
domaine scientifique. Un grand nombre de lermes
employés en chimie el ailleurs sont d’origine arabe,
tels Palcool, I'alambic, Ielixir, Palgébre, I"algo-
rithme, elc... En Bolanique, ‘‘la majorité des noms de
fleurs cultivées, dit M. Levi Provencal, (émoigne
encore, en espagnol, d'un emprunt direct 4 I'arabe qui
les avail lui-méme empruniés au persan. Méme plu-
sieurs de ces noms, par dela les Pyrénées, sont passés
dans le vocabulaire frangais, tels : I'abricol, I'azérole,
le jasmin, le coton, le safran, etc...” (Civilisation



Arabe en Espagne). Le méme auteur signale - dans un
autre ouvrage : I’'Espagne Musulmane au Xeéme
siécle - que ““la terminologie de [Iirrigation est
presque toute entiére arabe’’.

Plusieurs bijoux portent encore, en Espagne, des
noms arabes. La technique savante de I’art architec-
tural musulman devait fortement imprégner le voca-
bulaire espagnol de la construction.

““En France méme, la langue arabe a laissé des
traces importantes ; SEDILLOT fait remarquer, avec
raison, que les patois de I’Auvergne et du Limousin
sont peuplés de mots arabes et que les noms propres y
affectent, a chaque pas, une forme tout arabe’’ (Ibid,
p. 474).

Un savant italien a fait remarquer que la plupart
des termes arabes qui firent irruption, en nombre
inoui, dans la langue romaine, ne furent nullement
véhiculés, par expansionnisme colonial, mais, plutdt,
a travers le rayonnement intellectuel de I’Islam en
Méditerranée.

Le vacabulaire spécial a la chrétienté fut marqué
d'une profonde empreinte arabe. Le baron CARRA
DE VAUX, catholique fervent, n’a-t-il pas reconnu
que “Plslam a donné au christianisme un mode de
philosopher, fruil du génie naturel de ses enfants’’ et
que “‘ses philosophes ont préparé le langage scolas-
lique qui, usit¢ par le christianisme, lui a permi
d’achever son dogme et d’en parfaire ’expression’’ ?
(Penseurs de I'Islam). Le fait parait naturel, étant
donné la “part du péripatétisme musulman dans la
formation de la scolastique médiévale, le rdle qu'un
AVICENNE ou un AVERROES y ont joué,
I'influence qu’ils ont exercée sur les plus illustres
penseurs de la chrétienté”. (G. RIVOIRE).

Le St.Gean, que les Américains célébrent le 24
Juin, nest autre que la fée du Ansra maghrébin qui
tombe le méme jour. La similitude est également
frappante dans le domaine de I’architecture ot le style
de la construction américaine dans les églises, les
monastéres, les villas et les bains, rappelle curieuse-
menl, les techniques mauresques : forme des (uiles,
épaisseur des murs, disposition des fenétres, la fagon
de les percer el de les “‘storer’”,

L’art culinaire esl caractérisé, également, par des
receltes d’inspiration marocaine ot dominent, a cdté
des épices, le ‘“‘gras’ et “‘I’oléagineux’’ particuliére-
ment forts. Un autre aspect, Irés caractéristique
celui-la, dans les affinités arabo-latines, au sein de
P’Atlantique, se retrouve jusque dans la nomenclature
patronymique de I'aristocratic américaine, Des noms
de famille, au Maroc, au Brésil, en Argentine, etc...

présentent encore les mémes allures. Cet ensemble
d’affinités expliquent, peut-étre, le succés de
I'implantation arabe en Amérique, surtout celle des
Libano-Syriens qui ont contribué, jadis, avec les

Marocains a
I’élaboration de la civilisation andalouse.

Gréce a I’Espagne, le ““Mauresquisme’”® jouit, en
Amérique d’une virile réputation., Le verbe “‘mau-
rijar’* est, en portugais, synonyme d’agir ; dans toute
I’Amérique - et au Brésil surtout - ’expression *‘tra-
vailler comme un Marocain®’ est devenue proverbiale.

Au Portugal, on n’a pas manqué de constater
que les habitants du Sud, parmi lesquels se retrouvent
les descendants des conquérants marocains, sont
animés, mieux que leurs concitoyens du Nord, d'un
esprit exceptionnel d’initiative et d’entreprise, doublé
d’une perspicacité, d’une endurance dans le travail,
d’une persistance dans l'effort et d'une longévité
comparable a celle relevée dans I'Atlas Marocain.

Ainsi done, la constance millénaire de rapports
entre le Maroc et I'Espagne a été étayée par un sens
aigu d’interdépendance chez les deux partenaires.

L’interdépendance, dans I'actualité de sa portée
et ses effets, peut étre considérée comme une notion
moderne. Mais, envisagée sous I'angle du droit des
gens, elle se présentait comme une nécessité d’autant
plus justifiée qu’elle devait étre réciproque et limitée.

La quintessence de cetie notion, vieille comme le
monde dans son principe et son idéal, résidait dans
cette bonne volonté commune, source vitale de la
pérennité et de la sérénité dans les rapporis enlre
nations.

On pourrait toujours s’entendre, pour créer une
certaine forme d’association ou de coopération entre
Etats, mais la viabilit¢ d'une telle formule demeure
fonction d’un certain étal & développer.

C’est pourquoi I'interdépendance a, avant tout,
un fond psychologique qui conditionne I"harmonisa-
tion des intéréts en présence. La bonne foi, ’égalité et
le respect mutuel des souverainetés sont autant de
garanties pour I'élaboration d'une politique de rap-
prochement.

Notre vocation méditerranéenne a été illustrée
par ces échanges entre le Maghreb et I'Occident en
général et I'Espagne en parliculier, échanges que nous
n‘aurions guére cessé d'entretenir, avec ['Curope,
dans un mutuel apport, sans cel *‘accident colonial™
qui devail, par son élan expansionniste, fausser le
cours (ranscendant de notre histoire.



Respectivement souverains, indépendants ’un de
P'autre, traitant sur un pied d’égalité, 1’Occident et le
Maghreb ne peuvent, avec I'affermissement de la
notion d’interdépendance, que renforcer leur rap-
prochement et réaliser, & travers des liens libres, une
harmonieuse et durable équation.

L’interdépendance ne saurait trouver un fond
adéquat que dans une coopération sereine et souve-
raine ; car une collaboration n’est fructueuse
qu’autant que les partenaires, jouissant de leur pleine
et entiére liberté, et se sentant toute latitude d’agir,
consentent au compromis. Le respect mutuel et la
reconnaissance des droits et des aspirations légitimes
des peuples est, indubitablement, la meilleure base sur
laquelle on pourrait asseoir et affermir les interdé-
pendances.

Pour nous, Marocains, cet élan sincére vers le plein
épanouissement international de notre étre, n'a été
dérouté que par suite d’intrigues étrangéres contre
notre souveraineté, intrigues qui ont fini par anky-
lorer notre isolement, a la fin du dernier siécle, en un
repli anachronique sur nous-mémes.

Le Maroc a fait, souvent, preuve d’un sens
d’interdépendance internationale aigu.

Dés le XIe¢ siécle, il donna libre accés, a travers le
Détroit, aux commergants étrangers qui n’ont pas
tardé a y établir des comptoirs. Ce fut, alors, que se
posa, pour la premiére fois, la question de savoir
comment devaient étre sauvegardés les intéréts légi-
timement acquis par les ressortissants étrangers. Nos
souverains ne firent aucune difficulté, pour la recon-
naissance de ces intéréts ; bien mieux, ils traitérent ces
étrangers, avec une extréme sollicitude ; les édits
royaux, empreints d’une paternelle bienveillance, leur
accordaient une large liberté d’action et leur assu-
rajient de solides garanties. Les étrangers étaient
placés, ainsi que leurs biens, “‘sous cette haute main
royale qu'exprimait, comme dit LATRIE - le mot
sauvegarde chez les chrétiens et le mot d’aman chez
les Arabes’. Le méme auteur précise que “‘les méfaits
des Musulmans, vis-a-vis d’eux, étaient passibles des
sévérités de la loi”, La nation alliée était représentée
par un consul, partout ol ses ressortissants entrete-
naient des établissements de commerce. Ce consul,
qui résidait avec ses nationaux en un quartier “‘dont la
haute surveillance leur appartenait”, s'érigeait en
administrateur de la colonie dont il défendait les inté-
réts. Il symbolisait, vis-a-vis des membres de cette
colonie, entre lesquels il rendail justice, la souverai-
neté de leur patrie. Il avait le droit d’&tre recu en
audience, une fois au moins par mois, pour exposer
au Sultan les doléances de ses compatriotes et lui

soumettre leurs suggestions et leurs observations. *‘De
simples marchands obtenaient, aussi
quelquefois,d’exposer personnellement et directement
leurs griefs au Sultan”. La loi maghrébine reconnais-
sait “la responsabilité individuelle et dégageait les
compatriotes du délinquant de toute responsabilité
collective’. C’était la un principe de haute portée
pratique et d’autant plus précieux qu'il fut rarment
respecté et appliqué, hors du Maroc. Dans toute
Phistoire du Maroc, on ne signale qu’un seul cas de
responsabilité collective, limitée (civile) & propos du
privilége accordé par le Sultan Mérinide Abou Inan
aux Pisans en 1358, avec leur assentiment. Le centre
citadin, réservé a I’habitation des étrangers constituait
“‘une sorte de cité”, dans le sens moderne et muni-
cipal de ce mot”’.

Le Sultan, qui se souciait des conditions de vie
matérielle de chague colonie, de son confort, §’ingé-
niait & lui assurer certaines convenances comme, par
exemple, la mise a sa disposition d’un bain maure, un
jour par semaine, si sa cité en manquait. La sollici-
tude du Makhzen, a I’égard des étrangers, était telle
que les dépenses générales de construction, d’entre-
tien, d’agrandissement et de réparation ‘‘de leurs
demeures, de leurs églises et de leurs boutiques,
étaient a la charge de la douane, c’est-a-dire du
Sultan”’. La police de la cité appartenait au consul et a
ses délégués. ‘““Nous n’avons vu, nulle part, affirme
LATRE - qu’on ait pris, vis-a-vis de ces cités chré-
tiennes enclavées dans les villes du Maghreb, les
mesures de méfiance humiliante auxquelles les Euro-
péens furent contraints & se soumettre, dans d’autres
pays”’ ou chaque soir, des agents fermaient les portes
des rues et des quartiers francs, pour ne les ouvrir
qu’aux heures fixées par I'autorité du pays. Simpo-
sant le respect du domicile, les autorités marocaines se
défendirent de faire aucune perquisition au sein de
ces cités. Quand il y avait lieu d’agir contre un
membre de la colonie, les autorités s’entendaient,
préalablement, avec le consul et n’entreprenaient rien
sans sa participation, “‘a moins d’un refus formel de
justice et de concours”. Les souverains marocains ne
s’étaient jamais arrogés le droit d’aubaine, en vertu
duquel les bien, de I’étranger décédé étaient dévolus
au seigneur local. Le gouvernement chérifien donnait,
par 14, le supréme exemple du respect de la propriété
individuelle. La ou il n’y avait ni consul ni compa-
triotes de I'étranger décédé, ses biens étaient placés,
sous la garde de I'autorité chérifienne, en attendant
leur livraison aux ayant droit. Le magistrat en faisait
dresser, par-devant témoins, un étal sommaire (iraité
Pise-Maroc 1358, art. 4, alinéa 14).

Le peuple marocain, jaloux de sa liberté et de sa



souveraineté, savait respecter les droits, la liberté et la
dignité d’autrui. LATRIE constate que, tant que les
Européens “‘évitérent de provoquer la susceptibilité
des Musulmans, tant qu’ils respectérent I’esprit et la
lettre des traités acceptés par leurs souverains, ils
trouvérent, dans la population et dans les gouverne-
ments du Maghreb, les égards et la protection la plus
équitable”’.

C’est pourquoi, avant “‘I'épanouissement de I’ére
colonilae, les rapports de I’Afrique musulmane avec
I’Burope chrétienne, étaient les plus amicaux, comme
en témoigne, d’aprés LATRIE, I'esprit de bonne foi
et de tolérance religieuse qui régna de part et d’autre,
pendant plus de cing cents ans (du XI° au XVI°),
dans les rapports des chréliens et des arabes”.

Faisant abstraction de tout préjugé religieux, le
Maroe, pays musulman, n’a cessé d’entretenir des
relations constantes et amicales avec tous les pays, y
compris le Vatican. Ses souverains s’inspiraient, dans
leurs rapporlts diplomatiques avec le monde chrétien,
du seul principe de I’équité internationale, ne se sou-
ciant que de la sauvegarde de leur souveraineté. Les
considérations racistes ou confessionnelles n’entraient
pas en ligne de compte, dans la conception maghré-
bine de la diplomalie et de la politique étrangére. Il
n’est que de compulser certaines archives tenues dans
les chancelleries d’Europe, pour se convaincre de la
haute estime dont jouissait le Maroc, aun sein de la
communauté chrétienne. La lettre de GREGOIRE
VII 4 ENNACER en 1076 est “‘le plus précieux
monument de ce temps et le plus curieux échantillon
de la correspondance facile et amicale qui a existé
entre les papes el quelques sultans d’Afrique”.
S’adressant au Sultan, le Pape lui dit notamment :
“Les nobles de la ville de Rome, ayant appris, par
nous, I'acte que Dieu vous a inspiré, admirent I'élé-
vation de votre coeur et publient vos louanges™'.

Cette sympathie ‘‘que jamais peut-étre pontife
romain n’a plus affectueusement marquée a un prince
musulman’’, met en relief 'intime cordialité des liens
entre la chrétienté et I'lslam dont les Almohades
étaient, alors, les représentants illustres. On retrouve
les mémes caractéres de confiance et de déférence
réciproques dans les rapports du roi du Maroc avec
GREGOIRE 1X. C’est ainsi qu'en rentrant 2 Toléde
aprés trois siécles d’occupation musulmane, les
[spagnols retrouvérent leurs autels debout, desservis
toujours par des chrétiens. Plus tard, une lettre datée
de Lyon, 31 Octobre 1246, est adressée par INNO-
CENT IX a I'lllustre roi du Maroc.

“Nous nous félicitons beaucoup, dit le Pape, de
ce qu'a 'exemple des princes chrétiens, et en con-

formité de tes propres actes et des actes de tes prédé-
cesseurs, qui ont conféré a I’Eglise du Maroc des pos-
sessions et de nombreux priviléges, tu as, non seule-
ment défendu cette Eglise contre les attaques des gens
mal intentionnés et opposés a la foi chrétienne, mais
encore augmenté ses immunités et ses priviléges et
accordé aux chrétiens, appelés par les prédécesseurs,
des faveurs nouvelles et des bienfaits considérables.”

MOULAY ISMAIL, que d’aucuns présentaient
comme un homme brutal et avide de sang, est qualifié
par des chroniqueurs chrétiens, comme ‘‘le plus grand
protecteur des Franciscains, car il leur donna des pri-
viléges qu’aucune nation chrétienne n’aurait 0sé
demander pour eux. Le Sultan Alaouite promulga
deux dahirs (en date du 20 Décembre 1711 et Juillet
1714), dans lesquels la peine de mort était formelle-
ment décrétée contre tous ceux qui ‘‘s’aviseraient de
molester les chrétiens ou de les insulter”.

“En 1790, le Sultan MOULAY YAZID, ayant
expulsé les missionnaires de tout le Maroc, les Fran-
ciscains quittérent Tanger le 21 Décembre, sous le
régne de MOULAY SLIMANE ; les missionnaires
furent admis de nouveau et le 17 Janvier 1794, cing
missionnaires s’installérent & Tanger...”" (Tanger et sa
zone, p. 351).

Le Maroc était, d*autre part, une terre de refuge
pour les chrétiens opprimés par les grands seigneurs
de I’Europe féodale. “Des chevaliers ou des princes
européens, mécontents de leurs suzerains, purent
abandonner leurs fiefs el venir en Afrique servir les
rois musulmans” (LATRIE); des Tmilices euro-
péennes, comprenant des chevaliers et de hauts sei-
gneurs, étaient a la solde des Almohades et des Méri-
nides. L'Eglise elle-méme, ainsi que les gouverne-
ments chrétiens, en ont permis le recrutement en
Europe méme. Aprés les Croisades, 1'Europe, en
méme temps qu’elle traite avec les Sultans d’Egypte et
de Syrie, inaugure, avec les émirs du Maghreb, une
nouvelle ére de relations pacifiques et de rapports
commerciaux.

A partir du XIIéme siécle, nombreux devenaient
les bdtiments européens qui se rendaient aux ports
marocains et en partaient librement, Des chroni-
queurs occidentaux constataient, déja a cette époque,
que I'on était bien loin du temps ou les navires chré-
tiens croyaient faire un acte périlleux, en risquant un
voyage sur les cotes d’Afrique. Méme en cas d’agres-
sion commise par les navires européens, les défenseurs
marocains ne se montraient nullement haineux dans la
riposte : ils se conlentaient de redresser équitablement
les torts. On cite le cas de deux nefs pisanes qui, en
1200, assaillirent des navires maghrébins, maltraité-



rent et blessérent les équipages, outragérent les
femmes, malgré le serment qu’ils avaient prété devant
les magistrats de Pise, de respecter les biens etles per-
sonnes des Musulmans. Mais les deux navires qui
s’étaient comportés en vrais pirates, ne tardérent pas a
rencontrer la flotte entiére du Sultan qui les prit ainsi
en flagrant délit, ramenant un navire musulman
chargé de butin. Informé de la nationalité des navires
et sachant que les ordres du Sultan étaient de protéger
partout les Pisans, I’amiral almohade se défendit de
faire aucun mal aux équipages chrétiens et “‘se con-
tenta de reprendre la nef musulmane’’,

Les traités de I’époque reflétent cet esprit de
haute cordialité qui animait les Marocains et les
Chrétiens, c’est-a-dire les Européens. C’est par voie
diplomatique, que furent établies les conditions
essentielles sur lesquelles ont reposé, au Moyen-4ge,
les rapports des nations chrétiennes avec I’Afrique du
Nord. LATRIE qui, dans 'introduction historique de
son ouvrage ‘“‘les traités”’, fit un exposé de la législa-
tion, alors en vigueur au Maroc, a précisé que ses
““principes libéraux supportaient avantageusement la
comparaison avec les régles du droit des gens, pra-
tiqué, alors, en Europe”. Le Maghreb se montrait,
alors, plus conciliant que I’Europe ; il permettait aux
nations alliées d’admettre dans leurs navires, en
attache dans les ports marocains, les ressortissants
d’autres pays ; c’est de ces dispositions tolérantes que
sortira, plus tard, ce principe maritime ‘‘non admis
encore alors en Europe’ que le pavillon couvre la
marchandise (M. PARDESSUS, collection des lois
maritimes, t. III, préface).

La protection pour les personnes et les biens des
marchands, quelle que fit leur nationalité, était, aux
yeux des Maghrébins, si naturelle et si nécessaire au
commerce, qu’on l’accordait A tous les étrangers,

alors méme que les traités autorisaient le gouverne-
ment arabe a le dénier’” DE MAS LATRIE qui fit
cette remarque, précisa, ailleurs, que *‘I’esprit de
bienveillance et d’honnéteté du gouvernement arabe,
vis-a-vis des marchands étrangers, se révéla dans les
dispositions concernant la contrebande, comme dans
les mesures prescrites par les traités’’. ‘“La contra-
vention constatée, on percevait les droits comme si la
marchandise eiit été réguliérement présentée a la
douane’’. PERGOLOTTI précise dans sa “DELLA
mercatura’’ (chap. 27 p. 123) que bien que les mar-
chandises entrées clandestinement ne soient soumises,
si on les découvre, qu’au simple droit, “‘vous y perdez
la bonne renommée et I’honneur, et les arabes, ayant
trouvé un marchand en faute, ne lui accordent plus
autant de confiance’.

Ce sont la quelques exemples éparts, illustrant le
systéme juridique qui a régi, pendant prés d’un mil-
lénaire, les rapports entre les Européens et les Arabes
de I’Afrique du Nord. L’ensemble de ces principes et
usages dans I’élaboration desquels la participation
prépondérante du Maghreb est évidente, a participé a
Pinstitution de certaines régles du droit international
contemporain, qui eut pour résultat immeédiat le ren-
forcement des rapports entre le Maghreb et I’Occi-
dent, & travers le Détroit de Gibraltar.

Avant de conclure par une esquisse sur le statut
maritime créé par le Maghreb, pour contrecarrer les
perturbations des pirates en Méditerranée, nous
allons donner un apergu sur le Maghreb comme un
des deux tremplins socio-économiques du concert
hispano-mauresque, au sein de ‘“I’Occident
musulman®’.

(a suivre)



