Article extrait de la revue
AL QODS

REVUE INTERNATIONALE ARABO-ISLAMIQUE

N° 31-1992

AFRIQUE
DIMENSIONS OBJECTIVES DE L’ISLAM”

Par AbdelazizBENABDALLAH

Soucieux de renouer de plus en plus étroitement, avec les pays fréres de I'Afrique, le
Gouvernement de S.M le Roi du Maroc, a eu ’amabilité de me dépécher en Guinée, comme il le
fait en toutes circonstances, pour contribuer a la relance de la promotion africaine. Sa Majesté
Hassan 1l, avec le concours constant et unanime des éminents freres et chefs d’état, se fait un
sublime devoir d’assurer le restructuration de I' Afrique, d’asseoir son entité originale et pérenne, sa
civilisation multimillénaire, sa grande ouverture a la modernité, a la technologie et a 'unité sereine
et souveraine. C’est dans le retour aux concepts créateurs et initiateurs du credo abrahamique,
efficient promoteur, que I’homme africain, doit appréhender son salut et sa vitalité. L’islam,
fraternellement accolé aux autres religions révélées, est un compendium qui catalyse un activis me
intensément agissant. C’est un élan qui cherche librement a s’émanciper, évitant tout nihilisme
systématique et tout traditionalisme iwrraisonné, car les deux tendances risquent d’aboutir a un
travestissement et a une adaptation inadéquate de la pensée. Certes, I’homme doit choisir et doit se
sentir libre dans le choix ; il peut douter, a condition d’étre sincére dans ce doute, comme le furent
Ghazali et Pascal ; mais, son doute doit étre rationnel et étayé par un potentiel discursivement
intellectuel, a toute épreuve. L’homme, tel qu’il est congu par 1’Islam, doit rechercher son équilibre
harmonisant, sagement créateur. Toute option est d’autant plus efficiente qu’elle s’ ingénie a écarter
tout subjectivisme fonciérement aberrant. Eviter, donc les extrémes, c’est rejeter, a priori, tout

arriere-got factice, susceptible de nous éloigner de la Vérité.

Une investigation objective de 1’islam doit écarter de notre chemin les préjugés, qui sont de
nature a fausser I'orientation de notre pensée. N’essayons guére de voir I’islam, a travers les
musulmans, ni le christianisme a travers les chrétiens. Une telle identification serait la source d’une
regrettable aberration. Nous nous devons donc, pour rester objectifs d’analyser le contenu

authentique de I’Islam fondamentaliste, ses concepts et principes, moteurs de sa vitalité et son

(*) Communication faite en guinée au mois de Ramadan 1991.

1



dynamisme. Nous devons remonter, pour cela, aux sources pures auxquelles se sont référés
d’éminents réformateurs tels Ibn Hanbel, Ibn Taimya, Abdoul, Afghani et d’autres promoteurs
modernes du mouvement salafi. L’islam est souvent représenté par un patrimoine factice que le chef
du rite hanbalite fait remonter a prés d’un million de traditions apocryphes, d’ou il dégage moins de
dix mille hadith authentifiés. C’est, 13, le procédé le plus sar, pour éliminer les fatras, en esquissant
une fresque vivante, simple, a I’'image de la réalité. C’est, alors seulement, que nous disposerons de
moyens adéquats, nous permettant de saisir 'ampleur de ce génie universel de I’islam qui s’ impose
a Pesprit de ses adeptes, foncierement convaincus, de sa souplesse et de son adaptabilité. Un autre
préjuge, qui separe réformistes et traditionalistes, consiste dans le pseudo antagonisme préalable
entre I’islam et tout modernisme d’empreinte occidentale. Or, la réalité est une, strictement une,
quelles que soient ses perspectives. La force de I'islam, a son avenement, résidait dans le caractére
remarquablement humain de ses options et de ses optiques. L’éthique universelle a des composantes
dont les valeurs n’ont pas de frontieres, quelles que soient les étiquettes susceptibles d’en réduire la
portée éminemment idéale et humaine. C’est, pourquoi, 1’islam se considéere comme solidaire, dans
sa cohabitation, sincére et totale, avec les religions révélées, notamment le christianisme qui
possede, avec 1’islam, un fond commun qui nous incite, nous musulmans, a voir en la personne de
Jésus, le messager transcendant et sublime et a entrevoir, dans la Sainte Marie, I'Immaculée que le

Coran sacralise et purifie.

Cette communion est I’assise de tout ordre mondial nouveau dont le patrimoine,
intrinsequement humain, doit constituer le fond de toute civilisation moderne. Aucune espece de
civilisation ne doit étre considérée, a priori, comme viciée ; certains courants peuvent se
contrecarrer, dans les détails, mais avoir un aboutissement unique. Certaines manifestations de la
pansée peuvent varier d’une religion a une autre, mais le fond de cette pensée, demeure le méme,
parce qu’il est la résultante de cette communion humaine que I’islam cherche, sinon a édifier, du
moins a consolider. C’est ce fructueux échange entre civilisations diverses et religions différentes
qui inspira Mohammed Igbal, le célebre leader indien musulman, quand il affirme dans ses « Six
Conférences », sur la reconstitution de la pensée religieuse en Islam ; « Le phénoméne — dit-il — le
plus remarquable de I’histoire moderne est la rapidité étonnante avec la quelle le monde de I'Islam
se meut spirituellement vers I’Occident. 11 n’y a rien de vicieux dans ce mouvement, car la culture
européenne, dans son aspect intellectuel, n’est que le développement postérieur de quelques unes
des phases les plus importantes de la culture de I’Islam » ; Rien de surprenant donc — conclut-il —

que la jeune génération musulmane d’Asie et d’ Afrique demande qu’on oriente de nouveau sa foi ».

L’islam est une religion pragmatique, dans laquelle les impératifs d’ordre communautaire
créent, entre les hommes, une co-solidarité sociale, qui prime toute pratique dévotionnelle. Une foi

Véritable ne doit aucunement émousser ’esprit de collectivité, chez I’adepte, ni se cantonner dans
Y Y



des actes purement cultuels. Ses ¢lans doivent faconner le comportement des ames. L’amour du
prochain, I’altruisme, le respect des droits d’autrui, de la dignit¢ de 1’homme, de la parole donnée,
le soucid’éviter tout empi¢tement, toute médisance sur la personne humaine, sont autant d’éléments
qui définissent la foi, dans le contexte de I'Islam. Parfois, des obligations, comme la pricre, passent
au second plan, par rapport a des actes ou allures surérogatoires, tels de désir de servir, d’aider et de
protéger les faibles, le souci de tact et de délicatesse, une prévenance de cceur raffinée. L heureuse
note de concordance qui sublimait la cité islamique originelle, sera faussée par toute déviation des
principes coraniques qui font de I’altruisme le support et critere de la foi véridique. Ce « Cachet
social »est plus méritoire, car le Législateur de I'Islam, était soucieux d’éliminer, dans son cadre et
son dogme, tout mobile de tension ou de malentendu, tout complexe d’injustice et de spoliation. Les
cinq piliers de I'Islam, diiment entendus. Ne sont que des critéres, ou les « mou-amalat » ou
rapports sociaux prévalent sur les « ibadates » ou « actes de culte ». La notion méme de souplesse et
d’adaptabilité¢ des principes islamiques, est étroitement liée a ce souci qui portait le législateur a
multiplier les chances, en vue d’édifier cette cité idéale, a laquelle Platon a tant aspiré. Toute
jurisprudence, pour étre adéquate a I’esprit de 1’islam, doit tenir compte, de toutes les conjectures,
en recherchant, pour chaque cas particulier, la solution appropriée. C’est, la, le secret de la pluralité
des rites ou écoles juridiques. C’est aussi le secret de I'expansion rapide et spontanée de I'Islam,
qui, en I’espace d’un quart de siécle, put toucher des contrées allant de 1’ Atlantique jusqu’au Golf
Arabe ou Persique. Cette viabilité de I’Islam, son universalisme transcendant, procédent surtout de

sa simplicité toute humaine.

« L’islam — précise le Prophete (psl) — est la formulation du dogme ; la foi enest I’acte : c’est
la pratique des bonnes ceuvres ». Notre Prophete (psl) vénéré entend donc par la foi la sublimation
du comportement individuel, devant se cristalliser par le fait d’éviter toute atteinte a "honneur et a
la dignité d’autrui. « Ne peut-étre considéré comme croyant celui qui mange a satiété, pendant que
son voisin meurt de faim ».

« Réconcilier deux étres séparés est-dit encore le Saint Prophéte — un geste plus méritoire que
de faire la priere et le jelne ».

« La force de I'islam réside dans des principes que le Prophéte nous incite a ne pas observer,
avec trop de rigueur », car « I'Islam est une religion aisée dans sa conception et sa pratique ». Il

exclut toue étroitesse d’esprit et tout rigorisme.

L’islam est ainsi un systeme €thique dont la clarté et ’idéalisme I’imprégnent profondément
d’un humanisme transcendant, mais pratique. » Le but de ma mission — précise le Prophéte — est de

parfaire la morale universelle » ; « rien—dit-il — n’est préférable au rapprochement des coeurs ».

Le fameux leader arabe Chakib Er-Salane, est I’auteur d’un ouvrage dans lequel il s’est posé,

avec une objectivité saisissante, cette question cruciale : « Pourquoi ce recul des musulmans, alors



que d’autres peuples réalisent un progres constant ? » ; I’Islam serait-il responsable de la régression
de ses adeptes ? Ses concepts constituent-ils réellement un handicap au progrés socio-économique ?
Pourquoi, donc, I’islam, a son aveénement, a-t-il pu, au contraire, réaliser, a I’échelle mondiale, cette
heureuse expansion cristallisée par une civilisation nouvelle, éminemment humaine ou le spirituel
agissant s’alliait harmonieusement au rationnel, bien entendu ? L’Islam n’a-t-il pas légué a
I’humanité un précieux patrimoine qui fut le point de départ, - comme le reconnaissent maints

sociologues occidentaux — de la renaissance des temps modernes en Europe ?

Nous avons été les fidéles pratiquants de I’islam, dont les éléments générateurs du progres en
constituent 1’essence et [linfrastructure. Tout progres est conditionné, a prime abord, par
I’épanouissement spontané de 1’Etre, dans une ambiance non viciée par la démagogie ou la
religiosité et le bigotisme. L’efficience de la contribution de tout croyant digne, dans I’édification
de la communauté, est fonction d’impondérables, dont I’islam a fait le fonds méme de son dogme.
Le comportement des fidéles et leur conformisme a ces concepts, est le ressort essentiel et le secret
réel du progres. Nous avons fait peu de cas des droits de ’homme, tels qu’ils étaient congus par
I’islam, quatorze siecles avant la déclaration onusienne des Droits de I’'Homme. Nous avons
méconnu, entre autres, les droits de la femme que le Coran lui a reconnus et qui se manifestent en
capacités et droits inconditionnels, dans toute gestion d’ordre civil, économique ou personnel. Le
sexe féminin constitue la moitié de la nation ; cette moitié doit s’activer dans un contexte libéral,
authentiquement islamique, qui accorde a toute femme le droit d’hériter, de donner, de léguer,
d’acquérir, de posséder en propre, de passer un contrat, d’attaquer en justice, d’administrer ses
biens, de choisir librement le compagnon de sa vie ou d’acquiescer a un tel choix. Certains de ces
droits n’ont été reconnus & la femme occidentale moderne que tardivement : « L’Islamisme —
constate Gustave le Bon dans « la Civilisation des Arabes (p. 428-436) — a révélé la condition de la
femme et nous pouvons ajouter que c’est la premiére religion, qui lait révélée... toutes les
législations antiques ont montré la méme dureté pour les femmes... la situation légale de la femme
marice, telle quelle est réglée par le Coran et ses commentateurs, est bien plus avantageuse que
celle de la femme européenne ». A I’avénement de 1’islam, quelques uns se demandaient, si la

femme avait une ame, et ils agissaient en conséquence.

Le monde islamique, dans sa majorité, se comporte aujourd’hui, vis-a-vis de la femme, d’une
maniére qui est loin de refléter I'option unanimement admise par la jurisprudence islamique
millénaire. Comment pouvons-nous donc réaliser un quelconque progres, avec de tels manguements
aux concepts de I'islam? La méme défaillance du musulman dans d’autres domaines le rend
personnellement responsable de cette amere régression que connait aujourd’hui le monde de
I'Islam. Nous constatons, actuellement, chez les musulmans, une certaine « serénisation » motivée
par un désir réel de retour a ’Islam ; mais cet élan qui péche par ignorance, est faussé et risque de

nous ramener a ’absurde.



Néanmoins, dans ’occurrence des traditions abrahamiques universelles, Nous Africains, nous
avons juré de demeurer fidéle a I’islam réel, a Tauthentique chrétienté , tous deux foncierement
tolérants, vivement attachés, dans leurs concepts originels irréversibles, a la cohésion et a la
coexistence humaines. S.S le Pape, S.E le Président de la République de Guinée, S.M. Le Roi du
Maroc, avaient, tous signé, dans leur subconscient et for intérieur, un credo commun, celui de la
double transparence d’une tolérance hautement opérationnelle et d’une cohabitation sincérement et

fructueusement agissante !

Cette cohabitation trouve son assise, dans la premiere Constitution du Monde, celle que notre

Saint Prophéte avait élaborée a Médine, pour régir la coexistence pacifique entre les Gens du Livre.



