
 1 

Article extrait de la revue 

AL QODS 

REVUE INTERNATIONALE ARABO-IS LAMIQUE 

N° 31- 1992 

 

AFRIQUE :  

DIMENSIONS OBJECTIVES DE L’ISLAM* 
Par Abdelaziz BENABDALLAH 

 

Soucieux de renouer de plus en plus étroitement, avec les pays frères de l’Afrique, le 

Gouvernement de S.M le Roi du Maroc, a eu l’amabilité de me dépêcher en Guinée, comme il le 

fait en toutes circonstances, pour contribuer à la relance de la promotion africaine. Sa Majesté 

Hassan II, avec le concours constant et unanime des éminents frères et chefs d’état, se fait un 

sublime devoir d’assurer le restructuration de l’Afrique, d’asseoir son entité originale et pérenne, sa 

civilisation multimillénaire, sa grande ouverture à la modernité, à la technologie et à l’unité sereine 

et souveraine. C’est dans le retour aux concepts créateurs et initiateurs du credo abrahamique, 

efficient promoteur, que l’homme africain, doit appréhender son salut et sa vitalité. L’islam, 

fraternellement accolé aux autres religions révélées, est un compendium qui catalyse un activis me 

intensément agissant. C’est un élan qui cherche librement à s’émanciper, évitant tout nihilisme 

systématique et tout traditionalisme irraisonné, car les deux tendances risquent d’aboutir à un 

travestissement et à une adaptation inadéquate de la pensée. Certes, l’homme doit choisir et doit se 

sentir libre dans le choix ; il peut douter, à condition d’être sincère dans ce doute, comme le furent 

Ghazali et Pascal ; mais, son doute doit être rationnel et étayé par un potentiel discursivement 

intellectuel, à toute épreuve. L’homme, tel qu’il est conçu par l’Islam, doit rechercher son équilibre 

harmonisant, sagement créateur. Toute option est d’autant plus efficiente qu’elle s’ingénie à écarter 

tout subjectivisme foncièrement aberrant. Eviter, donc les extrêmes, c’est rejeter, a priori, tout 

arrière-goût factice, susceptible de nous éloigner de la vérité.  

Une investigation objective de l’islam doit écarter de notre chemin les préjugés, qui sont de 

nature à fausser l’orientation de notre pensée. N’essayons guère de voir l’islam, à travers les 

musulmans, ni le christianisme à travers les chrétiens. Une telle identification serait la source d’une 

regrettable aberration. Nous nous devons donc, pour rester objectifs d’analyser le contenu 

authentique de l’Islam fondamentaliste, ses concepts et principes, moteurs de sa vitalité et son 

                                                 
(*) Communicat ion faite en guinée au mois de Ramadân 1991.  



 2 

dynamisme. Nous devons remonter, pour cela, aux sources pures auxquelles se sont référés 

d’éminents réformateurs tels Ibn Hanbel, Ibn Taïmya, Abdoul, Afghani et d’autres promoteurs 

modernes du mouvement salafi. L’islam est souvent représenté par un patrimoine factice que le chef 

du rite hanbalite fait remonter à près d’un million de traditions apocryphes, d’où il dégage moins de 

dix mille hadith authentifiés. C’est, là, le procédé le plus sûr, pour éliminer les fatras, en esquissant 

une fresque vivante, simple, à l’image de la réalité. C’est, alors seulement, que nous disposerons de 

moyens adéquats, nous permettant de saisir l’ampleur de ce génie universel de l’islam qui s’impose 

à l’esprit de ses adeptes, foncièrement convaincus, de sa souplesse et de son adaptabilité. Un autre 

préjuge, qui sépare réformistes et traditionalistes, consiste dans le pseudo antagonisme préalable 

entre l’islam et tout modernisme d’empreinte occidentale. Or, la réalité est une, strictement une, 

quelles que soient ses perspectives. La force de l’islam, à son avènement, résidait dans le caractère 

remarquablement humain de ses options et de ses optiques. L’éthique universelle a des composantes 

dont les valeurs n’ont pas de frontières, quelles que soient les étiquettes susceptibles d’en réduire la 

portée éminemment idéale et humaine. C’est, pourquoi, l’islam se considère comme solidaire, dans 

sa cohabitation, sincère et totale, avec les re ligions révélées, notamment le christianisme qui 

possède, avec l’islam, un fond commun qui nous incite, nous musulmans, à voir en la personne de 

Jésus, le messager transcendant et sublime et à entrevoir, dans la Sainte Marie, l’Immaculée que le 

Coran sacralise et purifie.  

Cette communion est l’assise de tout ordre mondial nouveau dont le patrimoine, 

intrinsèquement humain, doit constituer le fond de toute civilisation moderne. Aucune espèce de 

civilisation ne doit être considérée, a priori, comme viciée ; certains courants peuvent se 

contrecarrer, dans les détails, mais avoir un aboutissement unique. Certaines manifestations de la 

pansée peuvent varier d’une religion à une autre, mais le fond de cette pensée, demeure le même, 

parce qu’il est la résultante de cette communion humaine que l’islam cherche, sinon à édifier, du 

moins à consolider. C’est ce fructueux échange entre civilisations diverses et religions différentes 

qui inspira Mohammed Iqbal, le célèbre leader indien musulman, quand il affirme dans ses « Six 

Conférences », sur la reconstitution de la pensée religieuse en Islam ; « Le phénomène – dit- il – le 

plus remarquable de l’histoire moderne est la rapidité étonnante avec la quelle le monde de l’Islam 

se meut spirituellement vers l’Occident. Il n’y a rien de vicieux dans ce mouvement, car la culture 

européenne, dans son aspect intellectuel, n’est que le développement postérieur de quelques unes 

des phases les plus importantes de la culture de l’Islam » ; Rien de surprenant donc – conclut- il – 

que la jeune génération musulmane d’Asie et d’Afrique demande qu’on oriente de nouveau sa foi ». 

L’islam est une religion pragmatique, dans laquelle les impératifs d’ordre communautaire 

créent, entre les hommes, une co-solidarité sociale, qui prime toute pratique dévotionnelle. Une foi 

véritable ne doit aucunement émousser l’esprit de collectivité, chez l’adepte, ni se cantonner dans 



 3 

des actes purement cultuels. Ses élans doivent façonner le comportement des âmes. L’amour du 

prochain, l’altruisme, le respect des droits d’autrui, de la dignité de l’homme, de la parole donnée, 

le souci d’éviter tout empiétement, toute médisance sur la personne humaine, sont autant d’éléments 

qui définissent la foi, dans le contexte de l’Islam. Parfois, des obligations, comme la prière, passent 

au second plan, par rapport à des actes ou allures surérogatoires, tels de désir de servir, d’aider et de 

protéger les faibles, le souci de tact et de délicatesse, une prévenance de cœur raffinée. L’heureuse 

note de concordance qui sublimait la cité islamique originelle, sera faussée par toute déviation des 

principes coraniques qui font de l’altruisme le support et critère de la foi véridique. Ce « Cachet 

social »est plus méritoire, car le Législateur de l’Islam, était soucieux d’éliminer, dans son cadre et 

son dogme, tout mobile de tension ou de malentendu, tout complexe d’injustice et de spoliation. Les 

cinq piliers de l’Islam, dûment entendus. Ne sont que des critères, où les « mou-amalât » ou 

rapports sociaux prévalent sur les « ibadâtes » ou « actes de culte ». La notion même de souplesse et 

d’adaptabilité des principes islamiques, est étroitement liée à ce souci qui portait le législateur à  

multiplier les chances, en vue d’édifier cette cité idéale, à laquelle Platon a tant aspiré. Toute 

jurisprudence, pour être adéquate à l’esprit de l’islam, doit tenir compte, de toutes les conjectures, 

en recherchant, pour chaque cas particulier, la solution appropriée. C’est, là, le secret de la pluralité 

des rites ou écoles juridiques. C’est aussi le secret de l’expansion rapide et spontanée de l’Islam, 

qui, en l’espace d’un quart de siècle, put toucher des contrées allant de l’Atlantique jusqu’au Golf 

Arabe ou Persique. Cette viabilité de l’Islam, son universalisme transcendant, procèdent surtout de 

sa simplicité toute humaine. 

« L’islam – précise le Prophète (psl) – est la formulation du dogme ; la foi en est l’acte : c’est 

la pratique des bonnes œuvres ». Notre Prophète (psl) vénéré entend donc par la foi la sublimation 

du comportement individuel, devant se cristalliser par le fait d’éviter toute atteinte à l’honneur et à 

la dignité d’autrui. « Ne peut-être considéré comme croyant celui qui mange à satiété, pendant que 

son voisin meurt de faim ». 

« Réconcilier deux êtres séparés est-dit encore le Saint Prophète – un geste plus méritoire que 

de faire la prière et le jeûne ». 

« La force de l’islam réside dans des principes que le Prophète nous incite à ne pas observer, 

avec trop de rigueur », car « l’Islam est une religion aisée dans sa conception et sa pratique ». Il 

exclut toue étroitesse d’esprit et tout rigorisme. 

L’islam est ainsi un système éthique dont la clarté et l’idéalisme l’imprègnent profondément 

d’un humanisme transcendant, mais pratique. » Le but de ma mission – précise le Prophète – est de 

parfaire la morale universelle » ; « rien – dit- il – n’est préférable au rapprochement des cœurs ». 

Le fameux leader arabe Chakib Er-Salâne, est l’auteur d’un ouvrage dans lequel il s’est posé, 

avec une objectivité saisissante, cette question cruciale : « Pourquoi ce recul des musulmans, alors 



 4 

que d’autres peuples réalisent un progrès constant ? » ; l’Islam serait-il responsable de la régression 

de ses adeptes ? Ses concepts constituent- ils réellement un handicap au progrès socio-économique ? 

Pourquoi, donc, l’islam, à son avènement, a-t-il pu, au contraire, réaliser, à l’échelle mondiale, cette 

heureuse expansion cristallisée par une civilisation nouvelle, éminemment humaine où le spirituel 

agissant s’alliait harmonieusement au rationnel, bien entendu ? L’Islam n’a-t-il pas légué à 

l’humanité un précieux patrimoine qui fut le point de départ, - comme le reconnaissent maints 

sociologues occidentaux – de la renaissance des temps modernes en Europe ? 

Nous avons été les fidèles pratiquants de l’islam, dont les éléments générateurs du progrès en 

constituent l’essence et l’infrastructure. Tout progrès est conditionné, à prime abord, par 

l’épanouissement spontané de l’Etre, dans une ambiance non viciée par la démagogie ou la 

religiosité et le bigotisme. L’efficience de la contribution de tout croyant digne, dans l’édification 

de la communauté, est fonction d’impondérables, dont l’islam a fait le fonds même de son dogme. 

Le comportement des fidèles et leur conformisme à ces concepts, est le ressort essentiel et le secret 

réel du progrès. Nous avons fait peu de cas des droits de l’homme, tels qu’ils étaient conçus par 

l’islam, quatorze siècles avant la déclaration onusienne des Droits de l’Homme. Nous avons 

méconnu, entre autres, les droits de la femme que le Coran lui a reconnus et qui se manifestent en 

capacités et droits inconditionnels, dans toute gestion d’ordre civil, économique ou personnel. Le 

sexe féminin constitue la moitié de la nation ; cette moitié doit s’activer dans un contexte libéral, 

authentiquement islamique, qui accorde à toute femme le droit d’hériter, de donner, de léguer, 

d’acquérir, de posséder en propre, de passer un contrat, d’attaquer en justice, d’administrer ses 

biens, de choisir librement le compagnon de sa vie ou d’acquiescer à un tel choix. Certains de ces 

droits n’ont été reconnus à la femme occidentale moderne que tardivement : « L’Islamisme – 

constate Gustave le Bon dans « la Civilisation des Arabes (p. 428-436) – a révélé la condition de la 

femme et nous pouvons ajouter que c’est la première religion, qui l’ait révélée… toutes les 

législations antiques ont montré la même dureté pour les femmes… la situation légale de la femme 

mariée, telle qu’elle est réglée par le Coran et ses commentateurs, est bien plus avantageuse que 

celle de la femme européenne ». A l’avènement de l’islam, quelques uns se demandaient, si la 

femme avait une âme, et ils agissaient en conséquence.  

Le monde islamique, dans sa majorité, se comporte aujourd’hui, vis-à-vis de la femme, d’une 

manière qui est loin de refléter l’option unanimement admise par la jurisprudence islamique 

millénaire. Comment pouvons-nous donc réaliser un quelconque progrès, avec de tels manquements 

aux concepts de l’islam ? La même défaillance du musulman dans d’autres domaines le rend 

personnellement responsable de cette amère régression que connaît aujourd’hui le monde de 

l’Islam. Nous constatons, actuellement, chez les musulmans, une certaine « serénisation » motivée 

par un désir réel de retour à l’Islam ; mais cet élan qui pêche par ignorance, est faussé et risque de 

nous ramener à l’absurde. 



 5 

Néanmoins, dans l’occurrence des traditions abrahamiques universelles, Nous Africains, nous 

avons juré de demeurer fidèle à l’islam réel, à l’authentique chrétienté , tous deux foncièrement 

tolérants, vivement attachés, dans leurs concepts originels irréversibles, à la cohésion et à la 

coexistence humaines. S.S le Pape, S.E le Président de la République de Guinée, S.M. Le Roi du 

Maroc, avaient, tous signé, dans leur subconscient et for intérieur, un credo commun, celui de la 

double transparence d’une tolérance hautement opérationnelle et d’une cohabitation sincèrement et 

fructueusement agissante ! 

Cette cohabitation trouve son assise, dans la première Constitution du Monde, celle que notre 

Saint Prophète avait élaborée à Médine, pour régir la coexistence pacifique entre les Gens du Livre.  


